REGARD SUR L'EST
Revue

Moscou ou les errances de la Mémoire

Description

Symboles d’hier ou d’aujourd’hui, détruits ou reconstruits, se juxtaposent dans la capitale russe.

Déclarée capitale du « premier Etat socialiste » en mars 1918, Moscou a été tout au long du 20e siécle un laboratoire de
I'idéologie soviétique: lieu par excellence d’'élaboration de 'Homme nouveau et de la société nouvelle, Moscou n'a cessé
d’'étre réaménagée, sculptée, torturée, dans le seul but de toujours mieux symboliser la victoire du socialisme
international et la grandeur du Parti-Etat.

Ainsi, en aolt 1991, au moment méme ou la ville s'improvise théatre de fortune de la mort du régime, Moscou devient le
premier témoin et la premiere victime de la capitulation de I'Empire: capitale d’'un monde désormais déchu, Moscou perd
sa place stratégique sur la scéne internationale, elle ne peut plus se reposer sur son identité soviétique devenue
totalement illégitime; la ville doit se forger une nouvelle image.

Les empreintes du capitalisme sur la Moscou post-soviétique

Réflexe de survie: dés le début des années 1990, Moscou a choisi de dévorer le présent pour mieux se projeter vers
I'avenir. En moins de dix ans, la ville est devenue méconnaissable. Centres commerciaux, espaces de loisirs et de
plaisirs: les symboles d’un capitalisme criard se sont trés vite substitués a ceux de I’'ancienne idéologie communiste. Le
centre historique qui était auparavant un véritable « champ sémantique » de I'étatisme soviétique a été le premier
touché par cette métamorphose : les étendards de I'idéologie de marché (a savoir les panneaux publicitaires) sont venus
remplacer les slogans a la gloire du Parti, un centre commercial a été construit place du Manége, au pied du Kremlin et
un projet de Manhattan moscovite - Moskva-City - a été lancé. Forts de ces changements, les gestionnaires de la ville,
anciens nomenklaturistes pour la plupart, et louri Loujkov, son maire inamovible, en téte, affirment aujourd’hui, vouloir
faire de la Moscou post-soviétique le symbole de I'efficience économique.

L'inscription du capitalisme dans |'espace urbain moscovite contemporain est sans doute, pour le regard occidental,
I'aspect le plus visible -mais certainement pas le plus lisible- des recompositions identitaires en cours. Cependant, ce
tropisme ne doit pas masquer les relations plus gqu’ambigués que la ville entretient avec son - ou plutét ses passés.
Entre la difficile liquidation des symboles communistes et la reconstruction burlesque d’une Moscou pré-révolutionnaire
fantoche, la capitale russe semble aujourd’hui encore échouer dans sa quéte d’'une Mémoire qui ne serait pas écrasée
sous le poids de I'Histoire.

Pour en finir avec I’identité soviétique de Moscou: I'impossible oubli

Dans la mémoire collective internationale, la mort symbolique du systéme soviétique s’est matérialisée par le
déboulonnage de lI'immense statue de Félix Dzerjinski, pere fondateur de la Tchéka (voir I'encadré). Pourtant,
contrairement a ce qu’ont pu laissé penser les médias occidentaux, la chute du communisme en URSS ne s’est pas
accompagnée d’un important vandalisme populaire. En aucun cas, l'identité soviétique de Moscou n’a été liquidée le soir
du 22 ao(t 1991.

Paradoxalement, alors que pendant la Perestroika de nombreuses réflexions ont été menées sur la nécessité et les
moyens de désidéologiser I'espace urbain moscovite, aprés 1991, ce processus est freiné voire abandonné.

La récupération des emblémes soviétiques par la nouvelle administration moscovite

Comme de coutume dans I'histoire russe, aprés la chute du communisme, les symboles du régime déchu ont été
récupérés par le nouveau pouvoir: une décision tardive de M.Loujkov (maire de Moscou), datant du 26 mars 1993, a
officiellement entériné que « dans la mesure du possible, les emblémes et slogans soviétiques démantelés devaient étre

Page 1



REGARD SUR L'EST
Revue

N

conservés et réaménagés en panneaux publicitaires pour la ville ». Ainsi, aujourd’hui encore, a chague moment
spécifique de la vie politique moscovite, de nombreux batiments s’ornent de panneaux décoratifs dont |'esthétique
évoque le social-réalisme: sur un fond rouge vif, on distingue en rouge carmin une étoile a cing branches qui ne laisse de
rappeler I’étoile de I'ordre de Lénine et dont le centre est remplacé par une représentation stylisée du Kremlin en jaune
sur fond bleu. Le « réaménagement » des emblemes prévus par Loujkov s’avere bien minime.

Persistance des toponymes soviétiques: la sémantique urbaine n’a pas été « désoviétisée »

Suite aux différents débats consacrés sous la Perestroika au changement des toponymes moscovites, dés avant 1991,
plus de trente lieux ont retrouvé sur le papier leur dénomination pré-révolutionnaire: ainsi, I'artére autour de laquelle
Moscou s’est construite, rebaptisée rue Gorki par les Bolcheviks, est redevenue en novembre 1990 la rue Tver. Mais,
contrairement a ce que I'on pourrait penser, ce processus ne s'est pas accéléré apres les journées d’aolt 1991: si, entre
1990 et 1993, la Douma de Moscou vote le retour des noms historiques de plus de 150 lieux, ces dispositions n’entrent
en application que fin 1994. Par ailleurs, seuls les toponymes du centre historique ont été modifiés.

C'est pourquoi, aujourd’hui encore a Moscou, il n'est pas difficile de remonter le temps et de se perdre dans la
sémantique urbaine soviétique. Ainsi par exemple, a peine sorti de la station Taganskaia qui se trouve sur la ligne de
métro circulaire délimitant le centre historique, le flaneur peut emprunter la rue Grande communiste, bifurquer ruelle
Petite communiste pour finalement déboucher sur la place lllich [Lénine].

Alors que dans la plupart des pays d'Europe centrale et orientale, I’écroulement du communisme a suscité un important
vandalisme populaire, la foule moscovite ne s’est pas réellement liguée contre les idoles de fer. Elle n'a réclamé le
déboulonnage que de trois statues emblématiques -celles de Dzerjinski, de Sverdlov et de Kalinine- et n'a participé
activement qu’au déboulonnage du Félix de Fer. En outre, contrairement a ce qui s’est passé a Berlin ou Budapest, a
Moscou, il n'y a eu que trés peu de dégradations humoristiques sous forme de badigeonnages, de slogans travestis ou
de jeux de mots.

Des ao(t 1991, le retrait des monuments est institutionnalisé: un comité d’experts est nommé par le Gouvernement de
la ville dans le but de régler leur sort aux monuments soviétiques « a caractére politique » et les statues déboulonnées
de Dzerjinski, de Sverdlov et de Kalinine sont transférées dans le parc de la Maison des Artistes désormais qualifié de
Parc de la Sculpture. Mais, devenue affaire d’Etat, la question du retrait des monuments s’enlise: I'unique décision prise
en la matiére par le Mossoviet en octobre 1991 ne sera jamais appliquée. Comme en témoigne I'imposant Lénine de la
place Oktiabrskaia, la majorité des statues de dirigeants soviétiques sieégent encore au coeur de la ville. Il s'’en est méme
fallu de peu que la statue de Dzerjinski ne retrouve sa place devant la Lubianka: en décembre 1998, la Douma de la

Fédération de Russie avait voté son retour en premiere lecture.

Cependant, si la statue de Dzerjinski est finalement restée au Parc de la Sculpture, ce lieu n’est jamais devenu le musée
contre le totalitarisme qu'il devait étre. Il offre aujourd’hui une mise en scéne muséologique totalement aseptisée: alors
gu’au début des années 1990, les statues gisaient en vrac sur le sol, ce qui permettait aux Moscovites de jouir de leur
revanche sur les colosses de fer, aujourd’hui, les idoles ont été redressées. Les rares monuments de I'époque soviétique
se succedent ainsi un a un dans une chronologie parfaitement respectée -Lénine jeune, Lénine vieux...- et se mélent a
une multitude d’'ceuvres récentes, dont la présence semble n'avoir comme seul but que de rendre les Lénines ou autres
parfaitement inoffensifs.

Or, tandis que le mausolée demeure en place, les monuments aux victimes des répressions politiques, le plus souvent de
simples plaques mémorielles, se font plus que discrets. Le travail de deuil n’est guére engagé: au dela du discours
officiel selon lequel I'espace urbain aurait été désoviétisé et le communisme relégué aux oubliettes de I'Histoire, on
constate la survivance de la présence communiste.

En fait, la quéte identitaire de la Moscou post-soviétique ne frappe pas tant son passé proche que son passé lointain. En
effet, d’'une facon originale, si I'on compare son devenir a celui de ses sceurs de I'Est, Moscou a pensé construire sa
nouvelle identité en puisant dans son passé pré-révolutionnaire: les gestionnaires de la ville ont voulu reconstruire a
neuf la Moscou d’avant 1917.

Page 2



REGARD SUR L'EST
Revue

La reconstruction de la Moscou pré-révolutionnaire, signe de la quéte d’une identité post-soviétique

Lorsque I'URSS s’effondre, Moscou est saturée de symboles soviétiques et n’est plus percue par les Russes comme la
gardienne de la tradition nationale, elle n’est plus le Coeur de la Russie d’autrefois. L'un des enjeux de la Moscou post-
soviétique, nostalgique, en quéte de sens, consiste donc a reconquérir cette identité nationale perdue afin d’établir une
continuité entre histoire pré-révolutionnaire et histoire contemporaine.

Les transformations de I'espace urbain moscovite depuis 1991 laissent penser que les nouveaux gestionnaires de la ville
désirent, consciemment ou non, marquer la Moscou post-soviétique des préceptes nationalistes grand-russes établis au
début du XIXeme siecle. En effet, le triptyque fondateur de la « doctrine de la Nationalité officielle » -orthodoxie,
autocratie et « esprit du peuple » [narodnost’] - semble aujourd’hui avoir réinvesti I'espace symboliqgue moscovite.

Orthodoxie: la reconstruction des lieux mythiques du culte orthodoxe

Depuis le début des années 1990, la reconstruction ainsi que la réouverture de nombreux lieux de culte orthodoxe
favorisées par I'Etat fédéral et la municipalité de Moscou traduisent la réconciliation de I'Eglise orthodoxe et du pouvoir,
initiée sous la Perestroika: alors qu’en 1988, on ne dénombrait que quarante-huit églises orthodoxes, en janvier 1997,
plus de trois cent cinquante étaient en activité.

Cependant si la Russie post-soviétique renoue avec |'orthodoxie, il ne s’agit pas pour les autorités de célébrer le
triomphe de la religion mais de perpétuer la tradition nationale selon laquelle « I'étre russe » et « I'étre orthodoxe » sont
indissociables. C’est dans ce sens qu'il faut comprendre la réédification du temple du Sauveur qui avait été difficilement
dynamité par Staline en 1931 (il a fallu plus de trois mois pour réussir a détruire I'ensemble de I'édifice): d’ailleurs, avant
d’étre décidée par les pouvoirs municipal et fédéral, elle n'était pas réclamée par le patriarcat mais par le mouvement
nationaliste Pamiat’.

Autocratie: la statue de Pierre ler

En 1997, en I’honneur du tricentenaire de la fondation de la flotte russe, une immense statue de Pierre le Grand de prés
de cent metres de haut, ceuvre de Zourab Tsereteli, est érigée sur les eaux de la Moskova, non loin de la cathédrale
Saint Sauveur.

L’édification d’'un monument a la gloire du premier empereur, confirmée par I'inauguration de trois autres statues de
Pierre le Grand, est symbolique. Il ne s’agit pas, comme certains ont pu le croire, de renouer avec l'idéologie impériale
mais d’affirmer dans le champ esthétique urbain la présence d’un pouvoir fort. Des lors, la figure de Pierre ler ne vise
pas tant a symboliser la réconciliation de Moscou avec I'Occident qu’a établir une filiation entre la toute-puissance du
tsar et le pouvoir quasi autocratique du nouveau maire. C’'est assurément dans ce sens que nous devons comprendre
I’assertion suivante de Tsereteli, artiste de cour qui décroche tous les grands chantiers de la ville: « Pierre le Grand était
un explorateur et a construit la flotte russe. C'était un homme trés sage. Loujkov a apporté la prospérité et la richesse;
c’est également un homme trés sage. »

Esprit du peuple: les personnages de contes populaires de Tsereteli

L'empreinte de la narodnost’ sur I’espace symbolique de la Moscou post-soviétique est plus difficilement identifiable que
celle de I'orthodoxie ou de I'autocratie. Aujourd’hui, ce sont des personnages de contes populaires russes qui ont pour
fonction, au coeur méme de Moscou, de représenter « I'esprit national ». Ivan le Béta, le vieil homme et le poisson d’or,
des ours, des paons, une dame renarde sont censés symboliser la richesse de I'esprit du peuple russe. Un symbole
factice: non seulement ces « sculptures-chateau de sable » de Tsereteli, d’'une esthétique plus que médiocre, jurent
affreusement avec la tombe toute proche du soldat inconnu, mais, dans le voisinage du centre commercial du Manége,
elles apparaissent marchandisées : le folklore russe a la mode Disney.

Un autre ensemble de contes populaires, tout aussi équivoque, trouve d’ailleurs sa place au zoo de Moscou. Les visiteurs

ayant du mal a comprendre qu'il s'agit la d'une oceuvre d’'art, la milice a d placer I’écriteau suivant devant la
composition: « Chers visiteurs, la sculpture de Zourab Tsereteli L’Arbre des contes n’est pas une attraction et grimper

Page 3



REGARD SUR L'EST
Revue

dessus est dangereux! »
La Moscou pré-révolutionnaire: paraitre plutét qu’étre

Afin de faire renaftre la Moscou d’antan, les gestionnaires de la ville ne se contentent pas de restaurer le centre
historique; ils tentent de reconstruire a I'identique la ville détruite par Staline. Malheureusement, le résultat est plus que
contestable : Moscou est devenue un véritable village Potemkine.

Comme il est bien slr impossible de tout reconstruire, les gestionnaires ont choisi de réédifier les monuments les plus
caractéristiques de la Moscou pré-révolutionnaire, non pas pour leur valeur esthétique mais uniquement pour leur portée
symbolique. Afin de souligner la continuité avec la Russie pré-révolutionnaire, deux dates apparaissent sur les nouveaux
édifices: celle de la construction initiale et celle de la réédification.

Parmi les différentes reconstructions au nombre desquelles on compte notamment: I'église Notre Dame de Kazan; les
portes de la Résurrection et la chapelle d’'lbérie a I'entrée de la Place rouge; le palais Gostinyj Dvor; les chapelles
commémoratives de la rue Stolechnikovskad, pres de I'Arbat, c’est sans conteste la cathédrale Saint Sauveur qui est la
plus symbolique. Au-dela de la réconciliation entre I'Eglise orthodoxe et I'Etat, la reconstruction de ce temple du Sauveur
marque la volonté du nouveau pouvoir de rendre a Moscou sa topographie pré-révolutionnaire. Ainsi que nous l'a
expliqué Dimitri Chvidkovski, président de la section architecture de I'académie des Beaux-Arts: « Dans l'esprit des
urbanistes, la réapparition du principal point de repéere vertical de la Moscou du siecle précédent [par exemple la

Cathédrale Saint Sauveur] « remobilise » les éléments de I’espace urbain se rapportant a cette période.

La topographie de la ville de I'époque retrouve ses traits : celle des rues, orientées vers la cathédrale, des places qu’elle
dominait, celle du panorama fluvial ». Si I'idée était ingénieuse, nous devons cependant constater que dans les faits la
réédification de la cathédrale n'a pas |'effet escompté: alors qu’a la fin du XIXe siéecle, le temple haut de 105 métres,
dominait, avec les tours du Kremlin, le paysage urbain, aujourd’hui, il ne peut rivaliser avec les nombreux buildings et
gratte-ciel qui percent le ciel moscovite.

La reconstruction des monuments historiques du centre, réalisée en un temps record -afin de mobiliser les efforts des
urbanistes et des architectes, la municipalité a associé le programme de reconstruction au 850e anniversaire de la ville
célébré en 1997, a suscité de nombreuses critiques. Les détracteurs de Loujkov condamnent certes le colt exubérant
des reconstructions pour une ville en pleine transition économique : I'édifice du Sauveur, sans les ornements, s’est élevé
a lui seul a plus de 300 millions de dollars. Mais ils fustigent surtout la politique de rénovation. En effet, tandis que de
nombreux monuments sont reconstruits, la municipalité n’hésite pas a en détruire beaucoup d’autres pour la
construction d’édifices modernes: par exemple, pendant qu’on s’attelait a rebatir le temple du Sauveur, on rasait la
maison de son concepteur Konstantin Ton malgré son immense valeur architecturale. Quant aux monuments historiques
qui ont survécu a la période soviétique, seules les facades sont restaurées: on ne se soucie que de donner une coloration
historique a certains quartiers du centre ville. Cette entreprise de falsification atteint son comble lorsque le nouveau

pouvoir prétend « améliorer les erreurs des artistes initiaux ».

Partie a la recherche de son identité nationale, la Moscou post-soviétique n’en a reconstruit que le simulacre. Dix ans
apres la chute du communisme, I'identité en (re)construction de I'ancienne « capitale du monde socialiste » prend appui
sur des fragments de mémoires contradictoires : la présence communiste, qui n’'est pas encore réellement entrée dans
I’ére/aire de la Mémoire se heurte a I'artifice de la ville pré-révolutionnaire. De cette errance mémorielle découlent des
rencontres déconcertantes: le visiteur du Parc de la Sculpture ne peut qu’étre saisi par I'entrechoc du totalitarisme et du
pouvoir autocratique lorsqu’en regardant la statue de Staline au nez cassé, il apercoit, en arriere plan, dominateur, le
monument de Pierre le Grand. A l'instar de I'’emplacement, aujourd’hui vide, de la statue de Dzerjinski que tout le monde
désire combler sans savoir comment, la mémoire de la Moscou post-soviétique est en jachere.

Dépolitiser le texte urbain : I’exception Sakharov

Avec la chute du régime soviétique, de nombreux intellectuels estiment nécessaire de dédier certains lieux
emblématiques a de grands noms de la dissidence, ce qui était impensable méme sous la Perestroika.

Page 4



REGARD SUR L'EST
Revue

Pourtant, de facon générale apres 1991, la volonté de dépolitiser le texte urbain s’est affirmée. C'est dans ce sens qu'il
faut comprendre le choix majoritaire d’un retour aux toponymes historiques : d’'une part, la plupart des toponymes de la
Moscou pré-révolutionnaire constituent des références lointaines au culte orthodoxe dont les Moscovites ont aujourd’hui
oublié le sens; d’autre part, si certains toponymes renvoient a des personnages royaux, ces noms n’ont aujourd’hui
gu’une seule valeur historique. En outre, une loi de 1997 a établi que de nouveaux noms de personnalités ne pourraient
étre attribués qu’a des lieux nouvellement construits et a I'unique condition que la personnalité concernée soit décédée

depuis au moins 10 ans. Seul Andrei Sakharov a échappé a cette regle: afin d'affirmer sa politique réformiste, le
gouvernement de Moscou a dédié des 1990 une avenue au célébre académicien.

A bas le Félix de Fer

Si au soir du 22 aolt 1991, la foule moscovite déverse son fiel contre la statue du fondateur du KGB, plutét que contre
celles, tout aussi accessibles, de Marx ou de Lénine, ce n’est pas par hasard : cette mobilisation contre le Félix de Fer
montre que les Moscovites ne désiraient pas tant répudier le régime né d’Octobre que son systeme répressif.

Apres le démontage de la statue orchestré, par souci de sécurité, par la ville elle-méme (!), son socle vide est resté en
place pendant plusieurs années. Cependant, tel un membre souffrant de la douleur du corps fantéme, il était la trace
intangible de la désagrégation du régime soviétique. Trop dérangeant, il a été retiré en 1998 sans grande cérémonie.

Mais le vide laissé par le démontage du monument continue de poser probleme : alors que le Félix de Fer coule
aujourd’hui une retraite paisible au Parc de la Sculpture, les Moscovites s’entredéchirent pour trouver un monument de
rechange. Ni la statue de Stolypine ni le monument a la mémoire des victimes des répressions staliniennes n’ont obtenu
le droit de cité.

La Pierre de Solovki

Des 1988, il a semblé impératif d’ériger a Moscou des monuments aux victimes des répressions staliniennes. Or, bien
gu’on recense actuellement une dizaine de monuments sur ce theme, on ne peut pas dire que la mémoire des victimes
du régime soviétique soit honorée. L'ensemble La Pierre de Solovski, qui a été le premier monument aux victimes des
répressions soviétiques inauguré a Moscou, en est I’'exemple le plus emblématique.

Symboliquement prélevé sur les lles Solovki ou fut construit le premier camp du Goulag, ce bloc de pierre devait
sobrement matérialiser le repentir de I'Etat soviétique (le monument a été inauguré en 1990) envers ses victimes. C'est
pourquoi, pour les membres de Mémorial, I’association de lutte pour la mémoire des victimes, il était évident que ce
monument devait siéger en face du KGB.

Or, si le monument se trouve effectivement sur la place Lubianka, son emplacement exact trahit le destin de la mémoire
des répressions soviétiques dans la Moscou post-soviétique. Dans une perspective d’ensemble, La Pierre de Solovki, de
taille trés modeste, s’efface devant le gigantisme des batiments qui I’environnent: nous avons d{ interroger une dizaine
de personnes avant de la trouver. Mais surtout, la pierre est située en retrait, dans un coin de la place, comme si la
mémoire des répressions était reléguée aux marges de I'histoire.

La tseretilisation-stérilisation de Moscou

N

Depuis 1991, Zourab Tsereteli, artiste émérite a I'’époque de I'URSS, président de I’Académie des Beaux-Arts de la
Fédération de Russie et ami trés proche du maire de Moscou, s’est vu attribuer la majorité des chantiers de la ville.

Son esthétique archaique et pompeuse suscite d’énormes controverses: les Moscovites dénoncent la tseretilisation-
stérilisation de Moscou (le jeu de mot fonctionne aussi en russe).

Par Julie MERCIER

Page 5



REGARD SUR L'EST
Revue

Retour en haut de page

date créée

01/07/2002

Champs de Méta
Auteur-article : Julie MERCIER

Page 6



