
Ostdeutsche Dissidenten und die Erinnerung an die Shoah

Description

In den 80er Jahren zogen oppositionelle Kreise der DDR mit Frage nach der (ost-)deutschen Schuld an der
Shoah die Legitimation der DDR als „antifaschistischen“ Staat in Zweifel und forderten eine offene
Auseinandersetzung mit der Geschichte. 

Nach der friedlichen Revolution vom Herbst ’89 bekannte sich das erste
demokratisch gewählte DDR-Parlament zu den deutschen Verbrechen im Zweiten
Weltkrieg. Als Geste der Wiedergutmachung gewährte sie sowjetischen Juden Asyl.
Dieser Einladung folgten bis heute 200.000 Menschen.

“Im Sommer 1990 breitet sich in Moskau ein Gerücht aus: Honecker nimmt Juden
aus der Sowjetunion auf, als eine Art Wiedergutmachung dafür, dass die DDR sich
nie an den deutschen Zahlungen für Israel beteiligte. Laut offizieller ostdeutscher
Propaganda lebten alle Altnazis in Westdeutschland.“ Mit diesem Gerücht beginnt Wladimir Kaminers im Jahr 2000
erschienenes Buch Russendisko, so schreibt er darin auch über seine eigene Emigration aus der Sowjetunion zehn Jahre
zuvor. Wie für solche Gerüchte typisch, hatten die darin enthaltenen Informationen auf dem Weg von Berlin nach Moskau
ein wenig an Genauigkeit eingebüßt: So war es natürlich nicht Erich Honecker, der ja schon im Herbst 1989 seine Posten
in Staat und Partei hatte räumen müssen, der den sowjetischen Juden Asyl anbot. Und es war auch keine
Wiedergutmachung für die unterbliebenen Zahlungen der DDR an Israel. Tatsächlich aber hatte die erste – und einzige –
frei gewählte Volkskammer, wie sich das ostdeutsche Parlament nannte, am 12. April eine gemeinsame Erklärung aller
Fraktionen veröffentlicht. Darin bekannten sich die Abgeordneten erstmals zur Mitschuld der Ostdeutschen an den
Verbrechen des Zweiten Weltkriegs im allgemeinen und an der Shoah im besonderen. Als Geste der Wiedergutmachung
für diese fehlende Auseinandersetzung mit der Schuld der Ostdeutschen, sollten nun sowjetische Juden, die in ihrer
Heimat diskriminiert wurden, in der DDR Asyl erhalten.

Die DDR als antifaschistischer Staat und die Verdrängung der Schuld an der Shoah

Der letzte Punkt, der laut Kaminer, im Moskau des Sommers 1990 kolportiert wurde, war wohl am nächsten an der
Wahrheit geblieben: Die vorangegangenen sozialistischen Regierungen der DDR hatten sich auf den Standpunkt gestellt,
dass der erste „antifaschistische Staat auf deutschem Boden“ im Gegensatz zur BRD nichts mit der Nazivergangenheit
zu tun hätte. Der vor allem kommunistisch geprägte antifaschistische Widerstand als Gründungsmythos der DDR und die
damit verbundene Zurückweisung einer, wie auch immer gearteten, moralischen Verantwortung der Bürger dieses
Staates für die deutschen Verbrechen, hatte eine wichtige Funktion für die ostdeutsche Gesellschaft erfüllt. Indem der
Widerstand Weniger durch die Staatsideologie auf die gesamte Bevölkerung ausgeweitet wurde, ermöglichte der junge
Staat seinen Bürgern das Verdrängen der Schuldfragen und band sie zugleich an sich. Schließlich funktionierte die
Entlastung nur über das Bekenntnis zum sozialistischen und antifaschistischen Staat. [1]

In den 80er Jahren jedoch begannen vor allem jugendliche Dissidenten, die sich zumeist unter dem Dach der
evangelischen Kirche trafen und kleine Gruppen bildeten, diesen Propagandamechanismus zu hinterfragen. Das
Interesse an jüdischer Kultur, durch Filme, Literatur oder (Klezmer-)Musik geweckt, nahm auch in der DDR zu und
brachte nicht selten die Frage mit sich, warum zwar in unzähligen Gedenkstätten, in Schulbüchern und
Zeitungsbeiträgen den antifaschistischen Widerstandskämpfern gedacht wurde, die sechs Millionen ermordeten Juden
jedoch kaum eine Rolle spielten. Diese Gruppen begannen nun eigene Gedenkveranstaltungen zu organisieren, oft aber
nicht ausschließlich im kirchlichen Rahmen. Verließen sie diesen Rahmen, stießen sie auf den Widerstand der Behörden,
wie folgende.

REGARD SUR L'EST
Revue

Page 1



Unabhängiges Gedenken an die Pogromnacht in den 80er Jahren

So kam es beispielsweise am 9. November 1983 in Leipzig, im Anschluss an ein Friedensgebet zum Gedenken an die
Pogromnacht zu einer kleinen Demonstration einiger Dutzend Jugendlicher durch die Leipziger Innenstadt zum
Gedenkstein der niedergebrannten Synagoge. Bei dem Versuch dort Kerzen abzustellen wurden sie jedoch
auseinandergetrieben. Für die diensthabenden Volkspolizisten handelte es sich um eine nicht genehmigte „Ansammlung
von Personen mit brennenden Kerzen“, die auch durch den Anlass den sie im Polizeibericht notierten: „Gedenken der
Opfer der Niederbrennung der Synagoge“, nicht gerechtfertigt war.
br> Ein Jahr später veranstaltete in Berlin ein Friedens- und Umweltkreis eine Mahnwache an der zerstörten Synagoge in
der Oranienburger Straße. Ihr Ziel war es nicht mehr nur, den Opfern der Pogromnacht zu gedenken sondern auch auf
die Widersprüche zwischen antifaschistischer Rhetorik und tatsächlichem Handeln der DDR-Regierung hinzuweisen.
Explizit kritisierten sie den einseitigen Umgang mit der Geschichte des Dritten Reichs, das Verschweigen von Rassismus
und Antisemitismus in der DDR-Gesellschaft und das Verhältnis zum Staat Israel. Während die DDR-Propaganda
rechtsextreme Tendenzen und Vorfälle in der BRD immer wieder aufgriff und der BRD die alleinige Verantwortung für die
NS-Verbrechen zuschob, zeigten sich die Behörden, so der Eindruck vieler Oppositioneller, sonderbar nachsichtig im
Vorgehen gegen solche Erscheinungen im eigenen Land. Im Nahostkonflikt wiederum stand die DDR fest an der Seite der
PLO und der arabischen Staaten und brandmarkte Israel als Kriegstreiber, nicht selten unter Benutzung antisemitischer
Stereotypen. Zwar wurde diese Mahnwache nicht aufgelöst, jedoch bis zu ihrem vorgesehenen Ende, in den frühen
Morgenstunden des 10. Novembers, von einem beachtlichen Polizeiaufgebot umstellt.[2]

Ostdeutsche Vergangenheitsbewältigung und politische Opposition

Zum 8. Mai 1985, dem 40. Jahrestag des Kriegsendes verfassten die Pfarrer Martin Gutzeit und Markus Meckel (letzterer
sollte 1990 Außenminister der DDR werden) ein Thesenpapier, in dem sie in der fehlende Aufarbeitung der deutschen
Schuld an den nationalsozialistischen Verbrechen ein Haupthindernis für die Überwindung der SED-Herrschaft
ausmachten. Trotz der Machtübernahme durch die SED in Ostdeutschland nach 1945 sei den DDR-Bürgern „
nationalsozialistisches Gedankengut unverarbeitet in den Köpfen“ zurückgeblieben. Denn nicht durch das Überstülpen
einer weiteren Diktatur –auch wenn diese sich selbst als antifaschistisch verstand– könne die Nazivergangenheit
verarbeitet werden, sondern nur durch eine freie, demokratische Gesellschaft”. Als Oppositionelle in der DDR
schlussfolgerten sie: „[Die] Bewältigung der Vergangenheit enthält die Verpflichtung, gegen das System von Angst und
Bedrohung auch innerhalb der Gesellschaft, gegen Unrecht und Machtmissbrauch aufzutreten“.[3]

Zwar fand das Papier Gutzeits und Meckels keine allzu große Verbreitung, doch ähnliche Argumentationslinien finden
sich auch bei anderen Dissidenten. Als die DDR-Führung den fünfzigsten Jahrestag der Pogromnacht 1988 nutzten wollte,
um sich im „Gedenkwettstreit“ mit der BRD zu profilieren, wurde ihnen von oppositioneller Seite das „Unwahrhaftige und
Kampagnenhafte“ dieses Gedenkens vorgehalten. Zum ersten Mal waren großangelegte offizielle Gedenkfeierlichkeiten
veranstaltet worden, zu denen auch unzählige Vertreter internationaler jüdischer Organisationen eingeladen worden
waren. In Leipzig etwa, wo 200 Menschen an einem unangemeldeten und unabhängigen Schweigemarsch zum
Synagogengedenkstein teilnahmen, kursierte ein Flugblatt, in dem es hieß: „Wenn wir das Gedenken an die
Pogromnacht für uns annehmen, müssen wir unsere Verantwortung als Mensch wahrnehmen; die Verantwortung für die
Unverletzlichkeit der Menschenwürde, […] die Freiheit der Menschen in unserem Land […].“ In den in Berlin als Samisdat
erscheinenden Umweltblättern wiederum, kritisierte ein anonymer Kommentator, dass keine wirkliche
Auseinandersetzung damit stattfinde, dass „die Diskriminierung und Verfolgung der jüdischen Bevölkerung in aller
Öffentlichkeit geschah, […] da damit aktuelle Fragestellungen verbunden sind, die als bedrohlich von den Herrschenden
empfunden werden.“ Tatsächlich ging mit der neuen Offenheit des Gedenkens an die Shoah kein Revision des offiziellen
Geschichtsbilds einher. So sagte der Volkskammerpräsident Horst Sindermann etwa wenig überraschend in seiner
Gedenkrede, dass „Antisemitismus der Weltanschauung der Arbeiterschaft fremd“ sei.[4]

Als ein Jahr später aus den wenigen DDR-Oppositionellen die treibende Kraft der friedlichen Revolution geworden war,
nutzten sie ihre neuen Möglichkeiten und beschäftigten sich auch mit der deutschen Vergangenheit. Sicher war diese nie
ein zentrales Thema des Herbsts 1989 oder der kurzen Phase der demokratischen DDR bis zur Vereinigung mit der BRD.

REGARD SUR L'EST
Revue

Page 2



Dennoch ging sie nicht im Chaos der Revolution unter. Während in Berlin am 9. November 1989 Günter Schabowski
leicht verwirrt die Öffnung der Grenze zu Westdeutschland verkündete, zogen in Leipzig mehrere zehntausend Menschen
durch die Stadt um an den 51. Jahrestag der Pogromnacht zu erinnern. Sie waren dem Aufruf der Oppositionsgruppe
„Neues Forum“ gefolgt und ließen sich auch von den Nachrichten aus Berlin nicht beirren. [5]

Die Wiedergutmachungsgeste nach der “friedlichen Revolution” und das Zögern der BRD

Im März 1990 nahm der zentrale Runde Tisch eine Erklärung an, in der es hieß, dass aus der besonderen deutschen
Verantwortung gegenüber den Juden unter anderem auch ein Asylrecht für verfolgte Juden in die DDR-Verfassung
aufgenommen werden sollte. In der bereits eingangs erwähnten, gemeinsamen Erklärung der Volkskammer vom 12.
April hieß es: „Diese Schuld darf niemals vergessen werden. Aus ihr wollen wir unsere Verantwortung für die Zukunft
ableiten. Das erste frei gewählte Parlament der DDR bekennt sich im Namen der Bürgerinnen und Bürger dieses Landes
zur Mitverantwortung für Demütigung, Vertreibung und Ermordung jüdischer Frauen, Männer und Kinder. Wir empfinden
Trauer und Scham und bekennen uns zu dieser Last der deutschen Geschichte.“ Damit wurde der Asylanspruch für Juden
bekräftigt und schon wenige Tage später trafen die ersten sowjetischen Juden in der DDR ein. Die gesetzlichen
Grundlagen wurden am 11. Juli 1990 nachgereicht.

Obwohl im Sommer 1990 nur etwa 3.000 sowjetische Juden von dieser Möglichkeit Gebrauch machten, wollte die
westdeutsche Seite sie noch vor der Vereinigung wieder abschaffen. Anfang September wies die Bonner Regierung die
west- und ostdeutschen Konsulate in der Sowjetunion an, die Einreiseanträge von Juden nicht weiter zu bearbeiten und
ließ sich zunächst auch nicht von der harschen Kritik der Medien, der Opposition oder des Zentralrats der Juden in
Deutschland umstimmen. Der Spiegel etwa schrieb: „45 Jahre nach dem Holocaust will erstmals wieder eine größere
Zahl von Juden in Deutschland heimisch werden – und Bonn macht die Grenzen dicht.“

Letztendlich wirkte diese Kritik doch und im Januar 1991 beschlossen die Regierungschefs von Bund und Ländern
schließlich sowjetische Juden als Flüchtlinge aufzunehmen. Seither kamen etwa 200.000 Menschen auf diesem Wege
nach Deutschland. Auch wenn weniger als die Hälfte von ihnen den jüdischen Gemeinden in Deutschland beitraten,
stellen sie doch gut 70% von deren Mitgliedern. Dieser enorme Zustrom sowjetischer Juden veränderte das jüdische
Leben in Deutschland stärker als jedes andere Ereignis seit 1945. Letztlich war er die Folge einer besonderen deutschen
Vergangenheitsbewältigung, nämlich jener der DDR-Oppositionellen – auch wenn sich das im Sommer 1990 nicht bis
Moskau herumsprach.[6]

Anmerkungen :
[1] Antifaschistmusmythos vgl. u.a. Annette Leo und Peter Reif-Spirek,Helden, Täter und Verräter. Studien zum DDR-
Antifaschismus, Berlin 1999 und Rüdiger Schmidt, “Sieger der Geschichte? Antifaschismus im anderen Deutschland”, in:
Thomas Großbölting (Hg.): Friedensstaat, Leseland, Sportnation? DDR-Legenden auf dem Prüfstand, Berlin 2009, S. 208-
229.
[2] Zur Mahnwache in Berlin: Christian Halbrock, “Mahnwache gegen rechtsextreme Tendenzen im »antifaschistischen
Staat”, in: Horch und Guck. Zeitschrift zur kritischen Aufarbeitung der SED-Diktatur, 44/2003, S. 30f. Die zuvor
beschriebenen Ereignisse in Leipzig wurden auf Grundlage von Polizeiberichten aus dem Sächsischen Staatsarchiv
Leipzig rekonstruiert.
[3] Markus Meckel/Martin Gutzeit, « Der 8. Mai 1945 – unsere Verantwortung für den Frieden » (1985), in: dies., 
Opposition in der DDR. Zehn Jahre kirchliche Friedensarbeit – kommentierte Quellentexte, Köln 1994, S.266-273. Siehe
auch: Jeffrey Herf, Divided Memory: the Nazi Past in the two Germanys, Camebridge (Mass.) 1997, S.363-365.
[4] Zum Gedenken an die Pogromnacht in der DDR: Sonia Combe: Des commémorations pour surmonter le passé nazi,
in: A l’Est, la mémoire retrouvée, Paris 1990. .Harald Schmid, Antifaschismus und Judenverfolgung: Die
« Reichskristallnacht » als politischer Gedenktag in der DDR, Göttingen 2004. Zu den Ereignissen in Leipzig, Freunde und
Feinde, Dokumente zu den Friedensgebeten in Leipzig zwischen 1981 und dem 9. Oktober 1989, Leipzig 1994. Der
Kommentar findet sich in der Ausgabe 12/1988 der Umweltblätter, S.15-17.
[5] Neues Forum Leipzig: Jetzt oder nie – Demokratie! Leipziger Herbst ’89, Leipzig 1989, S.223-225.
[6] Konrad Weiß, Antisemitismus und Israelfeindschaft in der DDR, Nicht nur ein historisches Thema, in: . Robin Ostow,

REGARD SUR L'EST
Revue

Page 3



“Juden aus der DDR und die deutsche Wiedervereinigung. Elf Gespräche, Berlin 1996. „Geht doch nach Israel“ und
Joschka Fischer „Hurra Deutschland“ in: Der Spiegel 40/1990 (1. Oktober), 66-72 und 40-44.

Siehe französische Übersetzung.

* Stephan Stach ist Historiker und wissenschaftlichen Mitarbeiter am Institut für Slavistik der Universität Leipzig.

Fotografie : © Georg Kasch, 2011.

 

 Retour en haut de page

date créée
01/07/2011
Champs de Méta
Auteur-article :  Stephan STACH*

REGARD SUR L'EST
Revue

Page 4

http://regard-est.com/les-dissidents-est-allemands-et-la-memoire-de-la-shoah

